André Ravéreau

Le M’zab,
une lecon d’architecture

Over het impliciete in de architectuur (Aforismen)

Hassan Fathy

In de hedendaagse stedenbouw zouden we moeten weten wat de maximale afstand is die
iemand moet afleggen om een boom tegen te komen. En ook: wélke boom. Dat is van
belang. Als ik in Luxor bomen uit het Verre Oosten zou planten, zouden zij esthetisch niet
passen in het landschap. Zo begrijp ik het begrip ‘esthetiek’: als een volledige harmonie
tussen het object, zijn vorm en de plaats waar die vorm zich bevindt — niet alleen
geografisch, maar zelfs kosmisch.

Op eilanden in de Stille Oceaan heeft men vastgesteld dat de uitlopers van verplante bomen
zich richten naar het eiland van oorsprong. Wij mensen zijn niet anders. Men moet die
harmonie kunnen aanvoelen. lk geloof dat harmonie aan de basis ligt van alles. Daarom blijf
ik erop hameren dat we ons in de stedenbouw niet mogen beroven van de mogelijkheid om,
wanneer dat nodig is, een boom tegen te komen. En die boom moet de juiste zijn, op de
juiste plaats. Daarna geldt hetzelfde voor het juiste dier.

Er is een groot verschil tussen een Afrikaan die — zoals ik in een film zag — een leeuw
doodt met een stok, niet eens met een sabel, door hem in de nek te raken, op de wervels. In
dat gevecht hebben zowel de leeuw als de mens een kans. Maar als ik een leeuw dood met
een mitrailleur, beschut in een tank, is dat dan nog sport? Wat doen wij dan met onszelf, en
met onze waarden?

In de architectuur doen wij vandaag precies dat: wij doden leeuwen met tanks en
mitrailleurs. En zo, zegt men, lossen wij het huisvestingsprobleem op.

Ik kan alleen maar bewondering hebben voor de man die in de M’Zab met zijn eigen handen
bouwde. Hij ging de strijd aan met de materialen, met de beperkingen, met zijn cultuur. Het
was een duel met de materie. En toen hij zijn probleem had opgelost, had hij schoonheid
voortgebracht. Het kon niet lelijk zijn, omdat het niet anders kon worden gedaan.

Dat raakt aan een fundamenteel probleem in de stedenbouw: het opleggen van vormen. In
zekere zin zijn de architect en de stedenbouwkundige dictators. Als ik hier een deur plaats,
dwing ik iedereen om erdoorheen te gaan. Verplaats ik haar, dan dwing ik hen opnieuw.
Maar als die deur zich op de juiste plaats bevindt, is dat geen probleem.



Ik heb dat ervaren in Gourna. Er was eerst de ingang van de binnenplaats, en vervolgens,
binnen die binnenplaats, de ingang naar de kamers. Ik liep van de buitendeur naar de
binnendeur, op een natuurlijke manier — zoals men een handgebaar maakt. Soms teken ik
ook zo. De beweging moet aangenaam zijn. Eén keer, twee keer, drie keer liep ik het traject,
heel natuurlijk.

Daarna liep iemand achter mij die met kalk het pad markeerde, zodat het later met stenen
kon worden geplaveid. De vorm die ontstond was mooi: een bocht, maar geen overdreven of
gekunstelde bocht. Het was een natuurlijke bocht, voortgekomen uit de beweging zelf.

Wij weten dat elk materiaal, elke beweging, elk element van de natuur — zelfs een
regendruppel met haar spiraalvormige val — een eigen natuurlijke vorm heeft. Dat is wat wij
moeten zoeken. De schoonheid van een vorm ontstaat uit het evenwicht van de krachten die
haar voortbrengen.

In de M’Zab verzoenen de vormen alle krachten: sociale én technische. Het evenwicht van
de samenleving komt erin tot uitdrukking — eenheid, gelijkheid, sociale en religieuze orde.
Daarom hebben alle huizen dezelfde hoogte als de moskee. De vorm drukt ook de waarheid
van de middelen uit: de structurele logica.

De arcades in de M’Zab zijn opgebouwd met ingewerkte palmhouttakken; net als bij beton is
de wapening verborgen. Dat intrigeerde mij. Het was het eerste voorbeeld van zo’'n
constructie dat ik leerde kennen. Het is bijzonder interessant: lokale materialen genereren
een vorm, en die vorm mdét mooi zijn.

Dat komt doordat de vorm de krachten die erop inwerken met elkaar verzoent, en zo
esthetiek voortbrengt. Met ijzer en beton kan men vrijwel elke vorm maken, maar met ruwe
baksteen: absoluut niet. Voor gewelven en koepels verzoent de vorm de krachten exact.
Nubische metselaars vertelden mij: als een gewelf hoger is dan de kettinglijn, breekt het
door zijdelingse druk; is het te laag, dan breekt het aan de top. De vorm ligt dus impliciet
besloten in de constructie. Zij is mooi omdat zij alle krachten in evenwicht brengt. Men kan
het niet anders doen.

Dat is een manier van bouwen die de vorm voorschrijft en tegelijk haar esthetiek
voortbrengt.

Niet in de betekenis die de rijken eraan hebben gegeven. Zij hebben het begrip schoonheid
vervormd. Kijk naar de decoratieve objecten in huizen: alle esthetische waarde is
verdwenen, zowel bij arm als rijk, door plastic voorwerpen. Terwijl gebruiksvoorwerpen uit
het huis van een Nubische of Algerijnse boer vandaag museumstukken zijn. Vroeger was
schoonheid aanwezig in alles wat ons omringde. Wij waren onszelf.

Neem een man uit de M’Zab. Hij bouwde zijn huis vanuit zijn dagelijkse leven. Elke lijn drukt
het wezen uit van degene die haar heeft getrokken. Zoals een kledingstuk dat precies past:
vanbinnen voelt men zich goed, het knelt niet en het hangt niet los. Dat is iets wat de
moderne mens is kwijtgeraakt.

U hebt de traditionele Nubische huizen gezien, en ook die welke architecten vandaag voor
zichzelf bouwen. Dat contrast toont hoe cultuur verschrompelt wanneer men de mens losrukt



uit zijn omgeving, hem vervreemdt van zijn natuur en hem absurde gemakken aanbiedt.
Maar hoe kan men weerstand bieden tegen een gemakkelijke verandering die langs een
weg komt die vreemd is aan de eigen cultuur? Hoe onderscheid maakt men tussen het
uitwisselbare en het niet-uitwisselbare, tussen wat constant is en wat verplaatst kan
worden?

Ik heb begrepen dat de Mozabieten zich bewust hebben teruggetrokken en hun identiteit
hebben behouden. Die identiteit leeft in hun architectuur. Het gebaar van de hand volgt niet
alleen het verstand, maar ook het gevoel. Als er een spirituele filosofie is, volgt de hand haar
vanzelf.

Aan het begin van deze eeuw bestonden er nog gilden. Men zong terwijl men werkte. De
schrijnwerker die zijn deuren maakte met samengestelde geometrische patronen, zong.
Ontbrak er een stuk dat aan de meester moest worden getoond, dan stopte hij zijn werk en
ging het zoeken, terwijl hij de Koran reciteerde. Dat lijkt op het gezellenwezen.

Mensen bleven rond de werktafel, op de bouwplaats, geintegreerd in hetzelfde hiérarchische
systeem als in de religieuze praktijk. Al zingend. Wanneer men een religieuze hymne zingt,
worden alle spieren en cellen geactiveerd; zij worden beschikbaar door die spirituele
sereniteit en door de energie van wat men maakt. Datzelfde gezang stijgt op uit het gebouw.
Dat is wat men voelt bij het binnengaan van een kathedraal.

Dit heeft niets met techniek te maken. Opdat de mens datgene wat diep in hem ligt naar
boven kan brengen, moet hij een toestand van innerlijke ontvankelijkheid bereiken — geen
acrobatische yoga, maar een spirituele openheid, via ritmische zang en handwerk. Zo werkt
men samen. Niet het verstand, maar het hart is actief. De intelligentie van de vingers komt
voort uit spirituele intelligentie.

Een ingenieur heeft ooit een structurele studie van kathedralen gemaakt en ontdekte dat alle
elementen — zoals de steunbogen — perfect geintegreerd zijn volgens principes die
overeenkomen met moderne bouwkundige kennis. Waar haalden die bouwmeesters die
kennis vandaan? Gotische kunst verscheen plots, net als islamitische kunst. Waar kwam dat
inzicht vandaan?

Het zijn complexe vragen. In Reims, Notre-Dame de Paris, Chartres: hoe konden zij steen
gebruiken alsof zij de wetten van de statica al kenden? Deze vragen zijn nauwelijks
onderzocht.

Boeken over kathedralen en gezellen verklaren niets. Deze kennis wordt niet overgedragen
via woorden of teksten, maar via een menselijke keten.

Wanneer ik samen met iemand aan een tekening werk en zeg: nee, zo niet — dit moet
anders — en die persoon past het onmiddellijk aan, ontstaat er een rijk contact dat nooit
wordt opgeschreven. Het is een levend, direct contact dat het scheppend potentieel activeert
dat het onderwijs vandaag grotendeels negeert.

Dat directe contact moeten we herontdekken, door samen te werken: architecten,
metselaars, sociologen, geografen, schrijnwerkers. Samen bouwen. En als iets fout is, het
afbreken en begrijpen waarom.



Ik stelde de metselaars van Gourna voor om zelf een koepel te bouwen. lk heb die moeten
laten afbreken. Zij was niet juist, niet natuurlijk, zonder architect. Volkskunst ontstaat uit het
onderbewuste van de gemeenschap; academische kunst uit het bewustzijn van het individu.
Het ene kan men niet zomaar in het andere overbrengen.

Wanneer Ravéreau zegt dat men “het wezenlijke moet zoeken zonder overbodige
toevoegingen en zonder technische gestes die de behoeften overstijgen”, ben ik het volledig
met hem eens. Waarom een materiaal tot het uiterste versterken als dat niet nodig is?
Aardebaksteen kan 15 kg per cm? dragen, terwijl in woningen nauwelijks 2 kg nodig is.
Waarom haar dan geschikt maken voor 607

Wij beschikken over bakstenen van 4.000 jaar oud die niet zijn aangetast. Elke onnodige
verandering creéert nieuwe problemen. De juiste oplossing daarentegen lost problemen op
die men niet eens had voorzien — zoals thermische isolatie.

Wanneer men de juiste handeling stelt, op het juiste moment, op de juiste plaats, en anderen
die handeling volgen uit overtuiging, ontstaat echte evolutie. Maar wanneer men verkeerd
begint — wolkenkrabbers in de woestijn, betonhuizen in de woestijn — dan wordt die fout
massaal geimiteerd.

Dat zijn de kernvragen: wat doet de mens met zijn natuurlijke en sociale omgeving? Wat
doet hij met materialen? Waar staan wij, en wat zullen wij doen? In het voorbeeld van de
M’Zab herkennen wij de sleutel tot een universele analyse.

Men moet deze problemen benoemen om ze op te lossen. In het stellen van het probleem
ligt al het grootste deel van de oplossing besloten.

Esthetiek is in de architectuur een valse waarde geworden. Maar er is één universeel
principe: harmonie.

In de muziek veroorzaakt dissonantie lichamelijk en geestelijk ongemak. Harmonie
daarentegen betekent: het probleem stellen en oplossen. Wanneer men nadenkt over een
probleem, lijdt men — tot het is opgelost.

U vraagt mij welke muziek ik hoor wanneer ik naar de M’Zab kijk. Dat is een prachtige vraag.
Het is de muziek van de woestijn, van de bedoeienen, als de beweging van de wind.

Ik herinner me dat ik als kind aan het Mahmoudiya-kanaal in Alexandrié was, en bedoeienen
zongen: “ou... ou... ouine...” Later hoorde ik hetzelfde gezang bij de piramides, onder
dezelfde wind. Dat is wat de M’Zab bij mij oproept.

Het is geen exacte vertaling, slechts een verwantschap in ritme en beweging. Maar wie zal
ooit de woestijn componeren zoals de Mozabieten haar hebben gebouwd?

Daar ligt een immense bron van inspiratie. En u hebt gelijk: het is eenvoudig. De muziek van
de M'Zab is muziek van voor het conservatorium.



Wis het kunstmatige uit,

dan blijft alleen de constructie over!

André Ravéreau

Zeer weinig samenlevingen hebben, zelfs in een fase van ontwikkeling of in tijden van
politieke of spirituele omwenteling, de mogelijkheid gehad om een hervorming van hun
architectuur en stedenbouw door te voeren met dezelfde volledigheid en strengheid als die
van hun morele orde. Want sedentariteit bevordert geen totale heroverweging van
architecturale waarden; op enkele uitzonderingen na, zoals die van de cisterciénzer abdijen,
en misschien alleen in het korte, eerste moment van zo’n hervorming, wanneer het nog om
een gemeenschap gaat en niet om een samenleving, en wanneer zuiveringen zich
hoofdzakelijk beperken tot het verwijderen van decor op morfologische elementen.

Misschien zijn het alleen in de vierde eeuw van de Hidjra (overeenkomend met de elfde
eeuw van de christelijke jaartelling) enkele afsplitsingen van de islamitische gemeenschap
geweest, de Ibadieten, die zich op een vrijwel ongerepte plek vestigden en — eerder door
een aaneenschakeling van kansen dan door een vooraf gepland project, maar wel met een
constante waakzaamheid — erin slaagden een zeldzame toepassing te realiseren van de
eisen van een religieuze, filosofische en sociale moraal op het ontwerp van een menselijke
leefruimte en haar gebouwde omgeving. En dit gedurende bijna duizend jaar, tot het midden
van onze eeuw.

De theorieén die betrekking hebben op de evolutie van de architectuur doorheen de
beschavingen die men kent, negeren het architecturale gebeuren van de M’Zab, dat nooit of
slechts zelden wordt vermeld. Dit voorbeeld, en de aandachtige observatie ervan, lijken zelfs
te ontbreken in sommige recente theorieén die nochtans de verdienste hebben zich bezig te
houden met de democratische aspecten van een menselijke gemeenschap in wording. De
kennis van de M’Zab kan een wezenlijke bijdrage leveren aan die zoektocht.

In de meeste theorieén wordt de reflectie over het begrijpen en onderwijzen van architectuur
sinds lange tijd overheerst door oude beschavingen, gedreven door de zorg van bouwers die
belast waren met het dienen van gebouwen van macht en eredienst. In de Oudheid waren
dat in hoofdzaak die van de macht en de culten. Zo bijvoorbeeld wanneer het ging om
openbare programma’s: circussen of theaters, zelfs utilitaire bouwwerken zoals aquaducten
enzovoort, waarvan de opdrachtgever, naast hun nut, vooral prestige verwachtte. Die
intentie is vandaag dezelfde gebleven. Het is de kennis, of liever de vindingrijkheid, het
artificiéle, dat de wetenschap vormt van de bouwers van monumenten, waarvan het
hoofddoel blijft indruk te maken.

Monumenten deden een beroep op magische tekens die men gaandeweg is gaan verwarren
met ornament, en reeds sinds de neolithische tijden op technieken die bewust vreemd waren
aan de behoeften van het dagelijks leven. Tot voor kort hadden architectuurtheorieén geen
belangstelling voor volksbouw en zelfs niet voor burgerlijke bouw, zoals blijkt uit de definitie
in de Littré: “Architectuur is de kunst gebouwen te construeren.” Architecturen lijken dus,
sinds onheuglijke tijden, meer ontstaan uit hun ontwikkeling dan bewust ontworpen te zijn,
en dit zowel voor volksarchitectuur als voor vorstelijke of religieuze bouwkunst.



De mens deed wat hij op dat moment het beste wist en kon. Hij handelde telkens op de
grens van zijn kennis of van zijn materiéle mogelijkheden. Van de iglo aan de pool tot de hut
aan de evenaar heeft de mens, op elk moment van zijn ontwikkeling, de totaliteit van zijn
kennis ingezet bij de verwerking van de materialen uit zijn omgeving; de grenzen van zijn
inspanningen waren die van zijn middelen. Hij werd gedreven door de eisen van zijn
behoeften en hun groei, en gebruikte zijn eveneens groeiende kennis om daaraan te
beantwoorden.

Priesters en vorsten werden niet alleen gedragen door hun kennis en de materialen uit hun
omgeving, maar bijna zonder keuzevrijheid, door hun behoefte aan prestige, zelfs tot aan de
verste grenzen van hun macht. Hoe verder het marmer werd aangevoerd, hoe groter de eer
voor de bouwer van paleis of tempel, en hoe meer hun gezag werd bevestigd.

De ongebreidelde proliferatie van technieken in het machinetijdperk biedt de mens —
eenvoudig of machtig — niet langer alleen de mogelijkheid zijn kennis te gebruiken. Een
nieuwe voorwaarde dringt zich op: kiezen. Het is misschien de eerste keer in de
geschiedenis dat de mens in zo'n situatie van keuze is geplaatst. Zijn morele ontwikkeling is
echter niet noodzakelijk in hetzelfde tempo meegegroeid in verhouding tot zijn
wetenschappelijke en technologische ontwikkeling. De Mozabieten hebben, zo lijkt het, uit
de uitgebreide kennis van de islamitische wereld van hun tijd een keuze gemaakt op basis
van morele criteria. Laten we hun vestigingsvoorwaarden in de M’Zab in herinnering
brengen: een vrijwel ongerepte plek, een dwingende urgentie en beperkte middelen. Op
bewonderenswaardige wijze bouwden zij in de loop van ongeveer veertig jaar vijf compacte
steden, terwijl zij er ook voor hadden kunnen kiezen één enkele stad onbeperkt uit te
breiden. Nog bewonderenswaardiger is de instandhouding van deze vijf steden gedurende
bijna een millennium, met dezelfde bescheidenheid van oorspronkelijke middelen.

Zij zijn weliswaar zeer geisoleerd gebleven, maar dat isolement verklaart niet alles, want de
Ibadieten zijn altijd grote reizigers geweest. Zij hebben de rest van de wereld geenszins
genegeerd: velen van hen vertrokken tijdelijk naar het buitenland en emigreren nog steeds,
met name naar de Tell, dat dankzij de zee openstaat voor alle invioeden. Als de beslissing
aanvankelijk dus door de urgentie werd opgelegd, dan staat vast dat de latere keuze
weloverwogen was.

Zo werden de Mozabieten ertoe gebracht een formule te vinden die misschien niet aan
andere beschavingen is doorgegeven: wis het kunstmatige uit, er blijft alleen de
constructie over. Wat de waarnemer bij het eerste contact met de M’Zab treft, is de
algemene eenheid van karakter. Er zijn geen twee gebaren: men bouwt het stuwdammetje,
de moskee en het huis op dezelfde manier. Er zijn geen paleizen in de M’Zab. Het uiterlijk
verschilt niet wanneer men zich er telkens toe verplicht het object te laten beantwoorden aan
zijn elementaire behoeften.

Op die manier zijn de Mozabieten ontsnapt aan de formalismen die van het object niet alleen
verlangen dat het is, maar ook dat het uitdrukt en, afhankelijk van zijn bestemming, een
eigen karakter draagt. Een eis die in een bepaalde periode zelfs een beoordelingscriterium
vormde voor schoolopdrachten.

De nieuwe les die men hieruit kan trekken, is dus onafscheidelijk van de moraal die deze
zuiverheid van architectonisch denken onmiskenbaar heeft verlengd — bijna tot op vandaag



— en die haar heeft behoed voor de ongemakken waarin de industriéle wereld is verstrikt
geraakt en steeds dieper verstrikt raakt, doordat zij haar voortdurend verwarring aanbiedt.
Het is niet uitgesloten dat de oude M’Zab binnen tien jaar verdwijnt, zo groot is vandaag de
wil tot verandering van haar bewoners, die op het ritme van de wereld willen leven en
uiteindelijk door die verwarring worden getroffen.

Ik zie echter niet in waarom het onmogelijk zou zijn onze hedendaagse architectuur, de
onze, grondig te heroverwegen. De problematiek bestaat erin dezelfde benadering te
volgen als de Mozabieten, maar onder helaas veel moeilijkere omstandigheden: de
proliferatie van onze middelen en onze behoeften is oneindig ruimer dan zij dat toen voor
hen was. Maar juist omdat deze middelen zijn wat zij zijn — zo divers en zo verwarrend — is
de noodzaak van keuze des te belangrijker. Het is noodzakelijk onze blik te richten op
datgene wat de Mozabieten hebben weten te verwezenlijken om hetzelfde te proberen te
doen: ontsnappen aan het decoratieve, aan gigantisme zoals aan maniérisme en
formalisme, waaraan sommige hedendaagse architecten ons het voorbeeld geven, zoals
Arne Jacobsen.

Aangezien vandaag zeer veel technieken onderling gelijkwaardig zijn, is het uiteindelijk de
moraal die onze keuze kan sturen. Die taak komt niet alleen toe aan de architecten; de
gehele samenleving moet hen daarbij ondersteunen.

Nawoord

André Ravéreau

De M’Zab is prestigieus zonder de intentie prestigieus
te zijn

Voor onze samenlevingen, die zich in verstoorde tijden bevinden, vormt de M’Zab een
voorbeeld van hervorming. Het resultaat van die hervorming — evenwichtig en harmonieus
— heeft tot op heden op opmerkelijk gelukkige wijze standgehouden.

Wanneer in dit verband regelmatig wordt verwezen naar Claude-Nicolas Ledoux,
vertegenwoordiger van zijn school en van parallelle stromingen, dan is dat omdat de
westerse cultuur in hem een hervormer heeft willen zien. Zijn hervorming bestond uit het
idee dat voortaan zowel voor de arbeider als voor de prins gebouwd kon worden. De
formalistische vernieuwingen die hij introduceerde, blijken bij nadere beschouwing echter
arbitrair en nauwelijks te rechtvaardigen. Men kan zich zelfs afvragen of het, bij afwezigheid
van die zogenaamd ‘artistieke’ verbeelding — en als Ledoux nooit had bestaan — niet
eerder voordelen dan nadelen zou hebben opgeleverd voor de architectuur, doordat tal van
fouten vermeden waren gebleven.

Ledoux heeft het arbitraire karakter van formalisme en symboliek tot een hoogtepunt
gedreven, vanuit de overtuiging dat de architect ook voor de arbeider kon bouwen. Dat idee



zou overigens onvermijdelijk zijn ontstaan met de komst van nieuwe materialen. Toch heeft
Ledoux hiermee een hele denkstroming geinspireerd. Nog steeds worden constructieve
vormen bedacht die absurd en noodzakelijkerwijs duur zijn, enkel om te tonen dat men tot
inventie in staat is.

De gevels van zijn arbeiderswoningen waren luxueus uitgevoerd, met rustica-achtige
steenbewerking. Opmerkelijk genoeg leek niemand te huiveren bij het zien van de
directeurswoning, die centraal in deze gehoorzame cirkel was geplaatst. Dit verrassende
plan werd overigens nooit volledig gerealiseerd. Werkplaatsen en ateliers bevonden zich in
het midden, samen met de woning van de directeur; winkels, administraties, culturele
voorzieningen en de zogenoemde ‘huizen van vermaak’ waren aan de rand gesitueerd. Zo
verzamelden de mensen zich voor het werk, maar verspreidden zij zich voor alle andere
activiteiten. Dit geheel noemde Ledoux de “sociale stad”.

In wezen heeft hij slechts een stijl uitgevonden — of beter gezegd: een stilering die een
vereenvoudiging moest vormen ten opzichte van andere stijlen. Een meer authentieke
eenvoud valt echter elders te zoeken. Het creéren van een stijl veronderstelt immers het
vastleggen van wetten. In de M’Zab bestaat geen stijl: negen eeuwen zijn verstreken zonder
dat opeenvolgende stijlen er tijdperken hebben gemarkeerd. Dat is mogelijk omdat er geen
wet van het minimum bestaat.

Hoe men het ook bekijkt, de M’Zab laat zich niet tekenen; daarom vormen foto’s hier het
meest geschikte getuigenis. Een Mozabitische boog is uniek: zij kan niet los worden gedacht
van de palmstam die haar kromming bepaalt. Een geometrische boog daarentegen is
ontworpen om eindeloos te worden gereproduceerd, met behulp van dezelfde bekisting.

Zolang er geen evenwicht bestaat tussen de mens en zijn samenleving, is het moeilijk de
omhulling van zijn levenswijze te definiéren. Men kan echter proberen te begrijpen hoe de
relatie tussen het huis en zijn omgeving wordt beheerst. Andere sedentaire samenlevingen
leren ons op dit vlak maar weinig. Het is mogelijk dat het gebouwde invioed uitoefent op de
mens, maar daarvoor zijn zekerheden nodig. In werkelijkheid hebben vorsten en priesters
hun invloed vooral uitgeoefend via het bouwwerk.

Wanneer mensen beschikken over sociale en familiale zekerheden waaraan zij gehecht zijn,
kunnen zij zich het avontuur veroorloven in de toevallige details van elk gebaar, ook dat van
het bouwen. Het algemene schema wordt daarbij echter niet ter discussie gesteld, zoals
vandaag vaak wel gebeurt. In een stabiele gemeenschap zoals die van de M’Zab streven
mensen er niet naar verschillend te zijn. Het comfort dat zij van het sociale leven
verwachten, bestaat juist hierin dat zij zonder belemmering gedachten en behoeften kunnen
delen.

Alle vormen van volksarchitectuur getuigen hiervan: geen enkele zoekt bewust het verschil;
afwijkingen ontstaan slechts uitzonderlijk, en alleen wanneer zij noodzakelijk zijn.

Het sociale, het morele, het prestige — dat alles behoort tot het menselijke domein. Het
weigeren van prestige in de architectuur is dan ook een menselijke houding, niet louter die
van de architect.



Goede architectuur — dat wil zeggen architectuur die zo goed mogelijk beantwoordt aan
menselijke behoeften en aan de fysieke omgeving — kan, zelfs wanneer zij met uiterste
eenvoud en zuinigheid is gebouwd, mooi zijn. En wanneer zij mooi is, kan zij ook prestigieus
zijn, zonder dat daar de intentie toe bestaat. De M’Zab is prestigieus zonder de bedoeling
prestigieus te zijn.

Niet alle regionale architecturen laten zich even gemakkelijk analyseren als die van de
M’Zab. Zolang men de redenen achter de vormen uit vroegere, stabiele tijdperken niet kent,
en zolang men geen onderscheid maakt tussen strikt lokale oorzaken — voortkomend uit de
fysieke omgeving zoals materialen, klimaat, licht en wind — en de geografische en sociale
invloeden die door de geschiedenis zijn overgeleverd, blijft het onmogelijk bepaalde details
zinvol te hergebruiken, zelfs als zij op het eerste gezicht waardevol lijken.

Tegenover architectuurstudenten kan men dit niet vaak genoeg herhalen: laat ons ons
wapenen met kennis van de klimatologische omstandigheden — zon, regen, kou, warmte,
wind. Laten we de beperkingen van de omgeving ernstig nemen, dan zullen we ook met
ernst bouwen. Laten we zoeken naar het essentiéle, zonder toevlucht te nemen tot
overbodige toevoegingen: materiaalspel, effecten of vormen. En zonder technische gebaren
te stellen die verder reiken dan strikt noodzakelijk.

Wanneer architecten menen bij te dragen aan het sociale door zich voornamelijk met
levenswijzen bezig te houden, lopen zij een groot risico zich te vergissen. Niets is immers
minder zeker dan de nabije of toekomstige levenswijze van onze diverse samenlevingen.
Hun ware bijdrage ligt in hun kennis van de fysieke omgeving, hun inzicht in alle factoren die
daarop inwerken, en hun vermogen om deze samenhangend te behandelen. Daarin schuilt
de essentie van hun bijdrage aan het bouwen en de rechtvaardiging van hun beroep.

Zoals de bouwers van de M’Zab, die — nadat zij alle redenen van invloed en prestige
hadden teruggebracht en gezuiverd, en democratische en egalitaire oplossingen hadden
gekozen — uiteindelijk enkel nog werden geconfronteerd met vraagstukken van verdediging
en omgeving. Het resultaat is een kwaliteit die bijna duizend jaar heeft standgehouden.



	André Ravéreau 
	 
	Over het impliciete in de architectuur (Aforismen) 
	De M’Zab is prestigieus zonder de intentie prestigieus te zijn 

